Bologna, Cinema Modernissimo 7 febbraio 2026

Discorso di Ivano Dionigi

Il primato della politica

PREMESSA

Amici, colleghi, cittadini, autorita tutte, grazie per essere qui. Grazie a Lei, Signor Sindaco, per aver
proposto al Consiglio comunale questo supremo riconoscimento della citta di Bologna. Un
privilegio questa attenzione da parte del primo cittadino, figura che sperimenta tutta la nobilta e la
bellezza ma anche la fatica e la solitudine del ruolo.

Un grazie che va esteso ai Consiglieri comunali tutti che oggi vedo qui numerosi: il loro sentire
unanime mi gratifica, mi conforta e mi responsabilizza, e rinvia la mia memoria agli anni trascorsi a
Palazzo d’Accursio, per ben tre mandati (dal 1990 al 2004), sui banchi della sinistra: banchi nei
quali si € chiamati a interpretare appieno il “Comune”: parola alta e impegnativa che, proprio nel
suo significato originario (che combina cum e munus) richiama la responsabilita di condividere e
confrontare la funzione, il compito, il dono di eletto. Il Comune “tiene assieme” tutti.

E grazie a quanti mi hanno consentito di arrivare fin qui: alla famiglia di origine, dove ho avuto
maestri senza cattedra, ai tanti fratelli maggiori incontrati all’'universita, nella chiesa, nei mondi
della politica, della cultura, dello sport, ai quali sono rimasto fedele e affezionato.

Dovrei ricordarli per nome a uno a uno, tutti coloro che mi hanno aiutato e formato, come fa
Marco Aurelio in quell’elenco esemplare e commovente: nonno, padre, madre, bisnonno,
precettore, maestri, parenti, amici e bravi servitori.

Su tutti, uno voglio qui ricordare, Massimo Cacciari, per questa sua ennesima testimonianza di
amicizia e generosita; credo anche di potergli dichiarare a nome di tutti voi la stima e la
riconoscenza per come sa tenere alto in questo Paese il grido del pensiero, I'agostiniano clamor
cogitationis.

Sono stato fortunato.
Devo tutto a questa citta e alla sua universita, fin dal primo giorno: era il 5 novembre 1968.

Il Collegio universitario Morgagni con il diritto allo studio garantito; le giornate intere passate nelle
aule universitarie non solo della Facolta di Lettere; ’Amministrazione comunale che campeggiava
sulle prime pagine dei giornali europei come modello di welfare diffuso; il post concilio con le
lezioni bibliche di Dossetti, il cenacolo dell’Istituto di Scienze Religiose e la Diocesi intenta a guarire
la ferita delle dimissioni dell’Arcivescovo Lercaro; gli anni della contestazione e delle
manifestazioni contro la guerra nel Vietnam al grido di slogan attinti all’Agricola di Tacito
sull'impero e la pace; I'Osteria delle Dame con Padre Casali e Guccini; i comizi oceanici e sanguigni
in Piazza Maggiore; I'attesa degli esiti elettorali in Via Barberia fino all’alba; il basket del “Madison”
di Piazza Azzarita.



Per quattro anni, quel treno Bologna-Pesaro del venerdi pomeriggio alle 15,03 e Pesaro-Bologna
della domenica sera alle 21, 18; con il cuore che gia batteva per entrambe le citta, meno lontane e
diverse di quanto si creda, politicamente, socialmente e anche storicamente, fondate pressoché
contemporaneamente tra il 189 e il 184 a. C. come colonie romane.

E poi, I'inizio della carriera accademica come assistente incaricato il primo novembre 1972, a
cinque giorni dalla laurea, appositamente anticipata di una settimana.

Non saprei come definire I'eta dei nostri giorni, ma quella fu per me I'eta dell’oro, col vento che
spingeva alle spalle e il futuro nel sangue.

Ci sentivamo accasati e assicurati da ancore morali e ideali, e le “magnifiche sorti e progressive”
sembravano destinate a non abbandonarci. Era bello e gratificante, soprattutto naturale, studiare
e impegnarsi: con addosso e dentro una gran voglia di cambiare il mondo. Credevamo, oltre il
nostro mondo, in un altro mondo, in altri mondi. Il futuro ci era amico.

Ma non fu tutto cosi romantico, e sappiamo com’eé andata. Ad alcuni bene, ma tanti fallirono; altri
rinnegarono i loro ideali; altri ancora — tra i quali anche compagni di seminario, nei quali
I’estremismo ideologico si saldo col radicalismo evangelico — conobbero il terrorismo e il sangue.

Citta e universita, Torri e Toghe: da studente, in aula e in piazza; da docente, negli Organi
Accademici e in Consiglio comunale; e poi dal 2009 al 2015 gli incontri tanto assidui quanto
propositivi tra Palazzo Poggi e Palazzo d’Accursio, con un duplice intento: qualificare I'Universita
come grande consulente della citta e rendere cittadini gli studenti. Un’alleanza — quella dei due
Palazzi — che si ostinava a comporsi nella coabitazione tra cultura e politica, alla ricerca dell’anima
propria di queste due grandi, antiche, nobili comunita e istituzioni, nella consapevolezza che si
potesse e dovesse fare sempre pil e meglio, andando oltre le appartenenze e il presente.

La trascendenza come dimensione dell’aldiqua: con lo sguardo rivolto al diverso e al campo
avverso, convinto che gli altri avessero comunque le loro ragioni, diverse ma non inferiori alle mie.
Seppure schierato, mi era difficile identificarmi in una parte: piu che per virtu o per vocazione alla
medieta, per una innata allergia alla divisa, a qualunque divisa: o forse per un istinto a non
appartenere tutto a nessuno. Come uno che sta sul confine. Mi sentivo, per dirla col mio Seneca,
membro di una curia, non di una factio. Certamente, non privo di contraddizioni e incoerenze:
ancora mi chiedo se in quel 16 marzo 1977 — nella contrapposizione tra i 100.000 in Piazza
Maggiore e i 16.000 studenti in via Zamboni e nelle vie adiacenti — io, che ero coi primi, fossi dalla
parte giusta.

Rispetto alla politica mi sentivo in prestito e — come dire? — strabico: interessato si ai problemi del
Paese e della citta ma con la testa ai libri e i piedi piantati nell’accademia: dove — lo compresi negli
anni a venire — avrei giovato di piu alla stessa politica. Quella politica, il cui primato vorrei qui oggi
rivendicare ed elogiare.

IL PRIMATO DELLA POLITICA
S}, il primato della politica oggi muta, esiliata, diciamo pure stuprata:

- Perche a dettare legge ¢ la guerra, il piu orribile dei mali;
- gliorganismi sovranazionali sono delegittimati e impotenti;

2



- le grandi visioni socialista, liberale, cristiano-cattolica, che hanno presieduto alla formazione
della prima Europa e alla scrittura della nostra Costituzione, si stanno eclissando;

- i cittadini sono ormai spettatori del grande teatro mondiale dove va in scena la predatoria
contrattazione imperiale dei popoli perché i potenti comandano e i deboli si adeguano...;

- la democrazia che sconta metamorfosi e contraddizioni impensate, in balia di un’informazione
che somministra dosi di mezze verita;

- i partiti, in preda a una sorta di autismo, sempre piu incapaci di confrontarsi sui fondamentali;

- i pregiudizi identitari, come un gas nervino, intossicano tutto e tutti: dalla Casa Bianca ai nostri
condomini.

All'orizzonte nessuna prospettiva di un futuro collettivo, ma solo sogni regressivi e aspettative
private. Qui mancano le parole, anzi manca la parola.

Viviamo in una sorta di interregno, tra il vecchio mondo che sta morendo e il nuovo che non nasce
ancora, interregno nel quale — allertava Gramsci — «avvengono i fenomeni morbosi piu svariati»;
uno spaesamento, che potremmo interpretare con le parole del profeta Isaia (41, 28): «Guardai,
ma non c’era nessuno, tra costoro, proprio nessuno capace di consigliare, nessuno da interrogare
per avere risposta».

Ma chi ha il dovere di dire come le cose dovrebbero essere e non si rassegna a dire come sono
crede nella politica e nel suo primato: confortato dall’esperienza e dai testi dei classici, dei maestri,
dei padri: non alla ricerca di una zona protetta né perché nel passato remoto le cose andassero
meglio, ma nella convinzione che per costruire le nuove tavole di valori occorre avere piena
memoria delle vecchie (memoria, in verita, erosa da un implacabile Alzheimer culturale; “abbiamo
‘ospedalizzato’ la nostra memoria” [M. Cacciari]); nell’ulteriore convinzione che la crisi & politica
perché e culturale, ed e culturale perché ¢ ideale e spirituale.

Allora giovera ricordare:

con Aristotele, che noi uomini accanto al logos — il pensiero che abita la parola, che ci differenza
degli animali caratterizzati dalla phoné, il grido di piacere o di dolore —, abbiamo un’altra marca
distintiva: la polis, la comunita, e chi vive isolato e o bestia o dio;

con Cicerone, che l'uso piu elevato della virtl (usus maximus virtutis) si realizza nel governo della
citta (gubernatio civitatis); e per chi ha assolto al meglio questo compito & assicurato un posto in
paradiso (locus definitus in caelo);

con Seneca, che si pud fare politica non solo occupandosi della propria citta anagrafica, la res
publica minor, ma anche dedicandosi al destino dell’'umanita, la res publica maior; non solo
scegliendo il negotium, ma anche I'otium. Del resto, Socrate non dichiarava che con la terribilita
del suo dire e col suo stalking interrogante (“Tu chi sei?”) era l'unico a fare politica in Atene?

Tutti, tanto apostoli quanto — ecco il paradosso — vittime della politica: Socrate avvelenato dalla
democrazia ateniese prima che dalla cicuta; Aristotele mandato in esilio; Cicerone ucciso perché
politico novus e non nobilis; Seneca costretto dal Principe al suicidio. A testimonianza che fare
politica non e viaggiare in prima classe né abitare la valle dell’Eden, ma fatica, conflitto, anche
sacrificio estremo.

Eppure la politica e ineluttabile, naturaliter necessaria, anche se avversata e minacciata da una
duplice cattiva utopia: I'utopia dell’antipolitica e I'utopia della tecnica.

3



L’utopia dell’antipolitica.

A Socrate, che individuava nella politica il destino obbligato di ogni uomo, Aristippo, che nella
politica vedeva il male assoluto, obiettava che «solo un pazzo pud addossarsi 'onere del bene
della citta, la quale pensa di servirsi dei suoi politici come ci si serve degli schiavi»; e aggiungeva
che «tra comandare e ed essere comandato», lui sceglieva la via di mezzo, la quale «non passa né
per il potere né per la schiavitl, ma per la liberta». Al che, ribatteva Socrate: «Se questa via non
passa né per il potere né per la schiavitl, forse non passa nemmeno fra gli uomini».

Questo, venticinque secoli fa, leggiamo nei Memorabili di Senofonte (2, 1, 1- 3; 7 — 14).

Una versione aggiornata e amara di questa cattiva utopia dell’antipolitica — dell’otium securitario
ed egoista — ritroviamo in una celebre pagina di Tocqueville:

[Cito] «C’& un passaggio molto pericoloso nella vita dei popoli democratici. Quando, presso uno
di questi popoli, l'appetito dei godimenti materiali si sviluppa piu rapidamente
dell’'ammaestramento e della pratica della liberta, arriva un momento in cui gli uomini perdono
la testa e sono come fuori di sé alla vista di questi beni nuovi [...]. A cittadini del genere [...]
I'esercizio dei doveri politici appare un contrattempo noioso, che |i distoglie dalle loro
occupazioni. Se c’eé da scegliere chi li rappresenta, da dare mano forte all’autorita, da trattare
insieme la cosa comune, manca loro il tempo [...]. Questa gente crede di seguire cosi la dottrina
dell’interesse, e invece [...] trascurano il principale, che e di restare padroni di sé stessi. Succede
cosi che, non volendo i cittadini che lavorano pensare alla cosa pubblica e non esistendo piu la
classe che potrebbe assumersi la cura di essa, il posto del governo rimane come vuoto. Se in
guesto momento critico un ambizioso abile arriva a impadronirsi del potere, trova aperta la
strada a tutte le usurpazioni [...]. Basta che garantisca soprattutto I'ordine [...]. Convengo
facilmente che la pace pubblica € un gran bene, ma non voglio dimenticare che, proprio
attraverso l'ordine, i popoli sono arrivati alla tirannia [...]. Non ne consegue che i popoli
debbano disprezzare la pace pubblica, ma non bisogna che si accontentino di essa. Una nazione
che non domandi al suo governo altro che il mantenimento dell’ordine, nel fondo del cuore &
gia schiava: e schiava del suo benessere e 'uomo che deve incatenarla puo apparire».

Cosi, circa due secoli fa, uno dei principi del pensiero liberale classico.

L’utopia della tecnica

C'e, poi, I'altra cattiva utopia: I'utopia della tecnica. Prometeo — il previdente, il lungimirante, colui
che “comprende prima”, che “precede col pensiero” (pro, metis) — che rubo agli dei I'abilita
tecnica, insieme al fuoco, e ne fece dono all’'uomo:

«Gli uomini, in origine avevano occhi e non vedevano, / orecchie e non sentivano. / [...] /
Vivevano, ma vivi / di una vita insensata, senza regole: / finché io mostrai agli uomini / come
le stelle sorgono e tramontano. / E poi ho inventato il numero, per loro: / idea che & superiore
a ogni altra idea. / E ho inventato 'accordo delle lettere, / memoria di ogni cosa, infaticabile /
madre della poesia. / [...] / E tutti i beni che la terra cela / — beni preziosi agli uomini: oro,
argento, / ferro e bronzo — chi altri / se non io li ha scoperti? / Insomma, a farla breve, sappi



guesto: / ogni arte umana viene da Prometeo» (dal Prometeo incatenato di Eschilo: vv. 447-
468; 500-506; trad. di F. Condello).

In verita quel Prometeo, autoproclamatosi onnipotente, mostrava gia due talloni d’Achille: era
«piu debole del destino» (v. 514) e affidava I'immortalita dell’'uomo a «cieche speranze» (v. 250).

Sara Platone nel Protagora a ridimensionare Prometeo, il profeta della tecnica, e ricondurlo
nell’alveo della politica.

La tecnica, infatti, era valida per proteggere dalle intemperie della natura e dalla ferocia delle
bestie, ma non dagli uomini, i quali, non appena si radunavano, si combattevano e morivano,
perché ignari della politica. Al che Zeus, temendo che la specie umana si estinguesse, invio il suo
messaggero Hermes perché distribuisse «a tutti gli uomini senso del rispetto (aidos) e senso della
giustizia (dike), in modo da dare origine agli ordinamenti civili e a tutti quei legami che creano
I’'amore fraterno».

Troviamo qui celebrato il primato della politica al quadrato: la politica precede la tecnica, il faber
governato dal civis; inoltre, la politica & di tutti.

CONCLUSIONE

Ma ecco il problema, lo scoglio imprevisto: oggi il novello Prometeo, con la scoperta dell’ultima
versione del fuoco — l'Intelligenza Artificiale — sembra affermarsi con tutta evidenza in modo
definitivo e mandare in soffitta il Prometeo classico: sia il Prometeo incatenato di Eschilo, perché
ormai la tecnica, senza limiti, si dichiara piu forte del destino e per alcuni della stessa morte; sia il
Prometeo del Protagora di Platone, perché ormai la tecnica, anziché invocare, sostituisce la
politica.

Quale novello Hermes puo annunciare la priorita della politica? E ancora: di fronte allo strapotere
anonimo e gelido dell’Intelligenza Artificiale, dell’ideologia dell’Intelligenza Artificiale, ci sara
ancora bisogno di noi? Prometeo avra bisogno di Socrate? Per dirla con Ippocrate, la dove c’'e
“cura della tecnica” (philotechnia), ci sara cura dell’'uomo (philanthropia)?

Il punto non & se programmeremo creature piu potenti e piu intelligenti di noi. La questione
sembra piuttosto un’altra: quella che ruota attorno agli interrogativi relativi a giustizia e liberta.

A fronte della tecnica e dell’economia — che sono globali e che si autoalimentano sulla base
dell’utile e che non si pongono il problema dei fini perché entrambe sono fine a sé stesse — chi
individua i fini, chi redige le leggi, chi stabilisce il bene comune (bonum commune)? Dovrebbe farlo
la politica con una visione globale, un governo mondiale, uno ius mundi, ma questo resta un puro
miraggio, dal momento che essa balbetta ancora su ius soli e ius culturae.

Allo stato attuale noi uomini siamo liberi e capaci di ribellarci alla nostra condizione e al principe di
turno: ma in futuro? Siccome non saremo cosi stolti e suicidi da creare intelligenze capaci di
ribellarsi e di abbatterci, resisteremo alla tentazione di creare un mondo di sottomessi, asserviti al
progresso ma ignari del proprio destino? Intelligenze eterodirette e non autonome, gregarie e non
egregie?



Che ne sara allora del rispetto e della giustizia, capisaldi, secondo Platone, «degli ordinamenti civili
e di tutti quei legami che creano I'amore fraterno?

Ecco la crepa, il varco, la novitas che ci puo soccorrere: la fratellanza.

A questo proposito, un conforto ci viene dalla stessa classicita, dove la parola “fratello” (frater
latino, phrdter greco) rimanda non a una definizione di ordine genetico e a una dimensione
verticale centrata sul sangue — che, a cominciare da Caino e Abele e da Romolo e Remo, non ha
dato grande prova di sé —, ma a una definizione di ordine giuridico e a una dimensione orizzontale
centrata sulla relazione: frater nell’antica Roma era un membro della “fratria”, la comunita come
famiglia. Per questo le lingue classiche si sono dovute inventare altre parole per indicare il fratello
consanguineo: il latino supplisce con germanus, il greco con adelphds.

Ancor pil decisiva la novita cristiana. Infatti la nozione genetica di fratellanza, acutamente sentita
nell'Antico Testamento, si perde nel Nuovo: «Ecco mia madre e i miei fratelli. Chiunque faccia la
volonta del padre mio nei cieli € mio fratello e sorella e madre» (Matteo 12, 49). Teologia della
fratellanza: altroche teologia della prosperita propagandata Oltreoceano.

Infine, la Fraternité che ha accompagnato e completato la Liberté e I'Egalité della Rivoluzione
francese.

La fratellanza: un valore sul quale, convergono e si incrociano saggezza classica, novita cristiana,
ragione illuministica.

Essere fratelli: piu forte che essere consanguinei, piu impegnativo che essere cittadini, piu nobile
che essere uomini. Questa, forse, I'unica consapevolezza che potrebbe farci deporre le armi.

Potrebbe essere la via che rende possibile la difficile e fragile bellezza di convivere nella citta, come
ci ha indicato I'autore della Repubblica:

«lo dico che non esiste male peggiore per la citta di quello che la manda in frantumi e
che di una sola ne fa molte, né un bene piu grande di quello che la tiene insieme e la
rende una. E cio che la tiene insieme non e proprio il condividere felicita e sofferenze,
soprattutto ai momenti in cui i cittadini partecipano assieme alla gioia di una nascita o
al dolore di un lutto, e insieme sono felici e insieme ne soffrono? Al contrario, € la
privatizzazione di questi sentimenti che dissolve la citta» (Platone, Repubblica 462 b -
c).

Queste parole di Platone parlano a noi e di noi; parlano delle nostre citta, delle quali
facciamo sempre pil fatica a riconoscere anima e destino.

Ci parlano della nostra Bologna, ci ricordano la sua storia e la sua vocazione, e ci
ammoniscono sul suo futuro. Qui da secoli si € scelto non il modello della polis greca,
dove cittadini si nasce, ma il modello della civitas romana, dove cittadini si diventa; qui
citta e universita vivono della stessa corrente sanguigna; qui, la Basilica di san Petronio, la
chiesa civica dei bolognesi, sta a significare che citta dell’'uomo, rivolta al presente, e citta
di Dio, rivolta al futuro, si intrecciano e si specchiano.

Grazie



