
Bologna, Cinema Modernissimo 7 febbraio 2026

Discorso di Ivano Dionigi

Il primato della poli�ca

PREMESSA

Amici, colleghi, ci�adini, autorità tu�e, grazie per essere qui. Grazie a Lei, Signor Sindaco, per aver

proposto  al  Consiglio  comunale  questo  supremo  riconoscimento  della  ci�à  di  Bologna.  Un

privilegio questa a�enzione da parte del primo ci�adino, figura che sperimenta tu�a la nobiltà e la

bellezza ma anche la fa'ca e la solitudine del ruolo.

Un  grazie che va esteso ai Consiglieri comunali tu( che oggi vedo qui numerosi: il  loro sen're

unanime mi gra'fica, mi conforta e mi responsabilizza, e rinvia la mia memoria agli anni trascorsi a

Palazzo d’Accursio, per ben tre manda' (dal 1990 al 2004), sui banchi della sinistra: banchi nei

quali si è chiama' a interpretare appieno il “Comune”: parola alta e impegna'va che, proprio nel

suo significato originario (che combina cum e munus) richiama la responsabilità di condividere e

confrontare la funzione, il compito, il dono di ele�o. Il Comune “'ene assieme” tu(. 

E  grazie a quan' mi hanno consen'to di arrivare fin qui: alla famiglia di origine, dove ho avuto

maestri senza ca�edra, ai tan' fratelli maggiori incontra' all’università, nella chiesa, nei mondi

della poli'ca, della cultura, dello sport, ai quali sono rimasto fedele e affezionato.

Dovrei ricordarli per nome a uno a uno, tu( coloro che mi hanno aiutato e formato, come fa

Marco  Aurelio  in  quell’elenco  esemplare  e  commovente:  nonno,  padre,  madre,  bisnonno,

prece�ore, maestri, paren', amici e bravi servitori.

Su tu(, uno voglio qui ricordare, Massimo Cacciari, per questa sua ennesima tes'monianza di

amicizia  e  generosità;  credo  anche  di  potergli  dichiarare  a  nome  di  tu(  voi  la  s'ma  e  la

riconoscenza per come sa tenere alto in questo Paese il grido del pensiero, l’agos'niano clamor

cogita�onis.

Sono stato fortunato.

Devo tu�o a questa ci�à e alla sua università, fin dal primo giorno: era il 5 novembre 1968.

Il Collegio universitario Morgagni con il diri�o allo studio garan'to; le giornate intere passate nelle

aule universitarie non solo della Facoltà di Le�ere; l’Amministrazione comunale che campeggiava

sulle prime pagine dei giornali  europei come modello di welfare diffuso; il  post concilio con le

lezioni bibliche di Dosse(, il cenacolo dell’Is'tuto di Scienze Religiose e la Diocesi intenta a guarire

la  ferita  delle  dimissioni  dell’Arcivescovo  Lercaro;  gli  anni  della  contestazione  e  delle

manifestazioni  contro  la  guerra  nel  Vietnam  al  grido  di  slogan  a(n'  all’Agricola  di  Tacito

sull’impero e la pace; l’Osteria delle Dame con Padre Casali e Guccini; i comizi oceanici e sanguigni

in Piazza Maggiore; l’a�esa degli esi' ele�orali in Via Barberia fino all’alba; il basket del “Madison”

di Piazza Azzarita.

1



Per qua�ro anni, quel treno Bologna-Pesaro del venerdì pomeriggio alle 15,03 e Pesaro-Bologna

della domenica sera alle 21, 18; con il cuore che già ba�eva per entrambe le ci�à, meno lontane e

diverse di quanto si creda, poli'camente, socialmente e anche storicamente, fondate pressoché

contemporaneamente tra il 189 e il 184 a. C. come colonie romane.

E poi,  l’inizio della  carriera accademica come assistente incaricato il  primo novembre 1972,  a

cinque giorni dalla laurea, appositamente an'cipata di una se(mana. 

Non saprei come definire l’età dei nostri giorni, ma quella fu per me l’età dell’oro, col vento che

spingeva alle spalle e il futuro nel sangue.

Ci sen'vamo accasa' e assicura' da ancore morali e ideali, e le “magnifiche sor' e progressive”

sembravano des'nate a non abbandonarci. Era bello e gra'ficante, sopra�u�o naturale, studiare

e impegnarsi: con addosso e dentro una gran voglia di cambiare il mondo. Credevamo, oltre il

nostro mondo, in un altro mondo, in altri mondi. Il futuro ci era amico. 

Ma non fu tu�o così roman'co, e sappiamo com’è andata. Ad alcuni bene, ma tan' fallirono; altri

rinnegarono  i  loro  ideali;  altri  ancora  –  tra  i  quali  anche  compagni  di  seminario,  nei  quali

l’estremismo ideologico si saldò col radicalismo evangelico – conobbero il terrorismo e il sangue.

Ci�à  e  università,  Torri  e  Toghe:  da  studente,  in  aula  e  in  piazza;  da  docente,  negli  Organi

Accademici  e  in  Consiglio  comunale;  e  poi  dal  2009 al  2015 gli  incontri  tanto assidui  quanto

proposi'vi tra Palazzo Poggi e Palazzo d’Accursio, con un duplice intento: qualificare l’Università

come grande consulente della ci�à e rendere ci�adini gli studen'. Un’alleanza – quella dei due

Palazzi – che si os'nava a comporsi nella coabitazione tra cultura e poli'ca, alla ricerca dell’anima

propria di queste due grandi, an'che, nobili comunità e is'tuzioni,  nella consapevolezza che si

potesse e dovesse fare sempre più e meglio, andando oltre le appartenenze e il presente.

La  trascendenza  come dimensione  dell’aldiquà:  con  lo  sguardo  rivolto  al  diverso  e  al  campo

avverso, convinto che gli altri avessero comunque le loro ragioni, diverse ma non inferiori alle mie.

Seppure schierato, mi era difficile iden'ficarmi in una parte: più che per virtù o per vocazione alla

medietà,  per  una  innata  allergia  alla  divisa,  a  qualunque divisa:  o  forse  per  un  is'nto  a  non

appartenere tu�o a nessuno. Come uno che sta sul confine. Mi sen'vo, per dirla col mio Seneca,

membro di una  curia, non di una  fac�o. Certamente, non privo di contraddizioni e incoerenze:

ancora  mi  chiedo  se  in  quel  16  marzo  1977  –  nella  contrapposizione tra  i  100.000 in  Piazza

Maggiore e i 16.000 studen' in via Zamboni e nelle vie adiacen' – io, che ero coi primi, fossi dalla

parte giusta.

Rispe�o alla poli'ca mi sen'vo in pres'to e – come dire? – strabico: interessato sì ai problemi del

Paese e della ci�à ma con la testa ai libri e i piedi pianta' nell’accademia: dove – lo compresi negli

anni a venire – avrei giovato di più alla stessa poli'ca. Quella poli'ca, il cui primato vorrei qui oggi

rivendicare ed elogiare. 

IL PRIMATO DELLA POLITICA

Sì, il primato della poli'ca oggi muta, esiliata, diciamo pure stuprata:

- Perchè a de�are legge è la guerra, il più orribile dei mali; 

- gli organismi sovranazionali sono delegi(ma' e impoten';

2



- le grandi visioni socialista, liberale, cris'ano-ca�olica, che hanno presieduto alla formazione

della prima Europa e alla scri�ura della nostra Cos'tuzione, si stanno eclissando;

- i ci�adini sono ormai spe�atori del grande teatro mondiale dove va in scena la predatoria

contra�azione imperiale dei popoli perché i poten' comandano e i deboli si adeguano...;  

- la democrazia che sconta metamorfosi e contraddizioni impensate, in balìa di un’informazione

che somministra dosi di mezze verità;

- i par'', in preda a una sorta di au'smo, sempre più incapaci di confrontarsi sui fondamentali; 

- i pregiudizi iden'tari, come un gas nervino, intossicano tu�o e tu(: dalla Casa Bianca ai nostri

condomini.

All’orizzonte nessuna prospe(va di  un futuro colle(vo, ma solo sogni  regressivi  e  aspe�a've

private. Qui mancano le parole, anzi manca la parola.

Viviamo in una sorta di interregno, tra il vecchio mondo che sta morendo e il nuovo che non nasce

ancora, interregno nel quale – allertava Gramsci – «avvengono i fenomeni morbosi più svaria'»;

uno spaesamento, che potremmo interpretare con le parole del profeta Isaia (41, 28): «Guardai,

ma non c’era nessuno, tra costoro, proprio nessuno capace di consigliare, nessuno da interrogare

per avere risposta».

Ma chi ha il dovere di dire come le cose dovrebbero essere e non si rassegna a dire come sono

crede nella poli'ca e nel suo primato: confortato dall’esperienza e dai tes' dei classici, dei maestri,

dei padri: non alla ricerca di una zona prote�a né perché nel passato remoto le cose andassero

meglio,  ma nella  convinzione  che per  costruire  le  nuove tavole  di  valori  occorre  avere  piena

memoria delle vecchie (memoria, in verità, erosa da un implacabile Alzheimer culturale; “abbiamo

‘ospedalizzato’ la nostra memoria” [M. Cacciari]);  nell’ulteriore convinzione  che la crisi è poli'ca

perché è culturale, ed è culturale perché è ideale e spirituale.

Allora gioverà ricordare:

con Aristotele, che noi uomini accanto al logos – il pensiero che abita la parola, che ci differenza

degli animali cara�erizza' dalla  phoné, il grido di piacere o di dolore –, abbiamo un’altra marca

dis'n'va: la polis, la comunità, e chi vive isolato è o bes'a o dio;  

con Cicerone, che l’uso più elevato della virtù (usus maximus virtu�s) si realizza nel governo della

ci�à (guberna�o civita�s); e per chi ha assolto al meglio questo compito è assicurato un posto in

paradiso (locus definitus in caelo);

con Seneca, che si può fare poli'ca non solo occupandosi della propria ci�à anagrafica, la  res

publica  minor,  ma  anche  dedicandosi  al  des'no  dell’umanità,  la  res  publica  maior;  non  solo

scegliendo il  nego�um, ma anche l’o�um. Del resto, Socrate non dichiarava che con la terribilità

del suo dire e col suo stalking interrogante (“Tu chi sei?”) era l’unico a fare poli'ca in Atene?

Tu(, tanto apostoli quanto – ecco il paradosso – vi(me della poli'ca: Socrate avvelenato dalla

democrazia ateniese prima che dalla cicuta; Aristotele mandato in esilio; Cicerone ucciso perché

poli'co novus e non  nobilis; Seneca costre�o dal Principe al suicidio. A tes'monianza che fare

poli'ca non è viaggiare in prima classe né abitare la valle dell’Eden, ma fa'ca, confli�o, anche

sacrificio estremo. 

Eppure la poli'ca è inelu�abile,  naturaliter  necessaria, anche se avversata e minacciata da una

duplice ca(va utopia: l’utopia dell’an'poli'ca e l’utopia della tecnica.

3



L’utopia dell’an�poli�ca.

A Socrate, che individuava nella poli'ca il  des'no obbligato di ogni uomo, Aris'ppo, che nella

poli'ca vedeva il  male assoluto, obie�ava che «solo un pazzo può addossarsi l’onere del bene

della ci�à, la quale pensa di servirsi dei suoi poli'ci come ci si serve degli schiavi»; e aggiungeva

che «tra comandare e ed essere comandato», lui sceglieva la via di mezzo, la quale «non passa né

per il potere né per la schiavitù, ma per la libertà». Al che, riba�eva Socrate: «Se questa via non

passa né per il potere né per la schiavitù, forse non passa nemmeno fra gli uomini».

Questo, ven'cinque secoli fa, leggiamo nei Memorabili di Senofonte (2, 1, 1- 3; 7 – 14).  

Una versione aggiornata e amara di questa ca(va utopia dell’an'poli'ca –   dell’o�um securitario

ed egoista – ritroviamo in una celebre pagina di Tocqueville: 

[Cito] «C’è un passaggio molto pericoloso nella vita dei popoli democra'ci. Quando, presso uno

di  ques'  popoli,  l’appe'to  dei  godimen'  materiali  si  sviluppa  più  rapidamente

dell’ammaestramento e della pra'ca della libertà, arriva un momento in cui gli uomini perdono

la testa e sono come fuori di sé alla vista di ques' beni nuovi [...]. A ci�adini del genere […]

l’esercizio  dei  doveri  poli'ci  appare  un  contra�empo  noioso,  che  li  distoglie  dalle  loro

occupazioni. Se c’è da scegliere chi li rappresenta, da dare mano forte all’autorità, da tra�are

insieme la cosa comune, manca loro il tempo [...]. Questa gente crede di seguire così la do�rina

dell’interesse, e invece […] trascurano il principale, che è di restare padroni di sé stessi. Succede

così che, non volendo i ci�adini che lavorano pensare alla cosa pubblica e non esistendo più la

classe che potrebbe assumersi la cura di essa, il posto del governo rimane come vuoto. Se in

questo momento cri'co un ambizioso abile arriva a impadronirsi del potere, trova aperta la

strada  a  tu�e  le  usurpazioni  […].  Basta  che  garan'sca  sopra�u�o  l’ordine  […].  Convengo

facilmente  che  la  pace  pubblica  è  un  gran  bene,  ma  non  voglio  dimen'care  che,  proprio

a�raverso  l’ordine,  i  popoli  sono  arriva'  alla  'rannia  […].  Non  ne  consegue  che  i  popoli

debbano disprezzare la pace pubblica, ma non bisogna che si acconten'no di essa. Una nazione

che non domandi al suo governo altro che il mantenimento dell’ordine, nel fondo del cuore è

già schiava: è schiava del suo benessere e l’uomo che deve incatenarla può apparire».

Così, circa due secoli fa, uno dei prìncipi del pensiero liberale classico.

L’utopia della tecnica

C’è, poi, l’altra ca(va utopia: l’utopia della tecnica. Prometeo – il previdente, il lungimirante, colui

che “comprende  prima”,  che  “precede  col  pensiero”  (pro,  me�s)  –  che  rubò  agli  dei  l’abilità

tecnica, insieme al fuoco, e ne fece dono all’uomo:

«Gli uomini, in origine avevano occhi e non vedevano, / orecchie e non sen'vano. / […]  /

Vivevano, ma vivi / di una vita insensata, senza regole: / finché io mostrai agli uomini / come

le stelle sorgono e tramontano. / E poi ho inventato il numero, per loro: / idea che è superiore

a ogni altra idea. / E ho inventato l’accordo delle le�ere, / memoria di ogni cosa, infa'cabile /

madre della poesia. / […] / E tu( i beni che la terra cela / – beni preziosi agli uomini: oro,

argento, / ferro e bronzo – chi altri / se non io li ha scoper'? / Insomma, a farla breve, sappi

4



questo: / ogni arte umana viene da Prometeo» (dal Prometeo incatenato di Eschilo: vv. 447-

468; 500-506; trad. di F. Condello).

In verità quel  Prometeo, autoproclamatosi  onnipotente, mostrava già due talloni d’Achille:  era

«più debole del des'no» (v. 514) e affidava l’immortalità dell’uomo a «cieche speranze» (v. 250). 

Sarà  Platone  nel  Protagora  a  ridimensionare  Prometeo,  il  profeta  della  tecnica,  e  ricondurlo

nell’alveo della poli'ca.

La tecnica,  infa(, era valida per proteggere dalle intemperie della natura e dalla ferocia delle

bes'e, ma non dagli  uomini,  i  quali,  non appena si  radunavano, si  comba�evano e morivano,

perché ignari della poli'ca. Al che Zeus, temendo che la specie umana si es'nguesse, inviò il suo

messaggero Hermes perché distribuisse «a tu* gli uomini senso del rispe�o (aidòs) e senso della

gius'zia (dike), in modo da dare origine agli ordinamen' civili e a tu( quei legami che creano

l’amore fraterno».

Troviamo qui celebrato il primato della poli'ca al quadrato: la poli'ca precede la tecnica, il faber è

governato dal civis; inoltre, la poli'ca è di tu(. 

CONCLUSIONE

Ma ecco il problema, lo scoglio imprevisto: oggi il novello Prometeo, con la scoperta dell’ul'ma

versione del  fuoco –  l’Intelligenza  Ar'ficiale  –  sembra affermarsi  con tu�a evidenza  in  modo

defini'vo e mandare in soffi�a il Prometeo classico: sia il Prometeo incatenato di Eschilo, perché

ormai la tecnica, senza limi', si dichiara più forte del des'no e per alcuni della stessa morte; sia il

Prometeo  del  Protagora  di Platone,  perché  ormai  la  tecnica,  anziché  invocare,  sos'tuisce  la

poli'ca.

Quale novello Hermes può annunciare la priorità della poli'ca? E ancora: di fronte allo strapotere

anonimo  e  gelido  dell’Intelligenza  Ar'ficiale,  dell’ideologia  dell’Intelligenza  Ar'ficiale,  ci  sarà

ancora bisogno di noi? Prometeo avrà bisogno di Socrate? Per dirla con Ippocrate, là dove c’è

“cura della tecnica” (philotechnìa), ci sarà cura dell’uomo (philanthropìa)?

Il  punto non è se programmeremo creature più poten' e più  intelligen' di  noi.  La ques'one

sembra piu�osto un’altra: quella che ruota a�orno agli interroga'vi rela'vi a gius�zia e libertà.  

A  fronte  della  tecnica  e  dell’economia –  che  sono globali  e  che si  autoalimentano sulla  base

dell’u'le e che non si pongono il problema dei fini perché entrambe sono fine a sé stesse – chi

individua i fini, chi redige le leggi, chi stabilisce il bene comune (bonum commune)? Dovrebbe farlo

la poli'ca con una visione globale, un governo mondiale, uno ius mundi, ma questo resta un puro

miraggio, dal momento che essa balbe�a ancora su ius soli e ius culturae. 

Allo stato a�uale noi uomini siamo liberi e capaci di ribellarci alla nostra condizione e al principe di

turno:  ma in futuro? Siccome non saremo così  stol' e suicidi  da creare  intelligenze capaci  di

ribellarsi e di abba�erci, resisteremo alla tentazione di creare un mondo di so�omessi, asservi' al

progresso ma ignari del proprio des'no? Intelligenze eterodire�e e non autonome, gregarie e non

egregie?

5



Che ne sarà allora del rispe1o e della gius�zia, capisaldi, secondo Platone, «degli ordinamen' civili

e di tu( quei legami che creano l’amore fraterno?

Ecco la crepa, il varco, la novitas che ci può soccorrere: la fratellanza.

A questo proposito, un conforto ci viene dalla stessa classicità, dove la parola “fratello” (frater

la'no,  phráter greco) rimanda  non  a  una  definizione  di  ordine  gene'co  e  a  una  dimensione

ver'cale centrata sul sangue – che, a cominciare da Caino e Abele e da Romolo e Remo, non ha

dato grande prova di sé –, ma a una definizione di ordine giuridico e a una dimensione orizzontale

centrata sulla relazione: frater nell’an'ca Roma era un membro della “fratrìa”, la comunità come

famiglia. Per questo le lingue classiche si sono dovute inventare altre parole per indicare il fratello

consanguineo: il la'no supplisce con germanus, il greco con adelphós.

Ancor più decisiva la novità cris'ana. Infa( la nozione gene'ca di fratellanza, acutamente sen'ta

nell'An�co Testamento, si perde nel  Nuovo: «Ecco mia madre e i miei fratelli. Chiunque faccia la

volontà del padre mio nei cieli è mio fratello e sorella e madre» (Ma1eo 12, 49). Teologia della

fratellanza: altrochè teologia della prosperità propagandata Oltreoceano.

Infine,  la  Fraternité che ha accompagnato e completato la  LIberté e  l’Egalité  della Rivoluzione

francese. 

La fratellanza: un valore sul quale, convergono e si incrociano saggezza classica, novità cris'ana,

ragione illuminis'ca.

Essere fratelli: più forte che essere consanguinei, più impegna'vo che essere ci�adini, più nobile

che essere uomini. Questa, forse, l’unica consapevolezza che potrebbe farci deporre le armi.

Potrebbe essere la via che rende possibile la difficile e fragile bellezza di convivere nella ci�à, come

ci ha indicato l’autore della Repubblica:

«Io dico che non esiste male peggiore per la ci�à di quello che la manda in frantumi e

che di una sola ne fa molte, né un bene più grande di quello che la 'ene insieme e la

rende una. E ciò che la 'ene insieme non è proprio il condividere felicità e sofferenze,

sopra�u�o ai momen' in cui i ci�adini partecipano assieme alla gioia di una nascita o

al dolore di un lu�o, e insieme sono felici e insieme ne soffrono? Al contrario, è la

priva'zzazione di ques' sen'men' che dissolve la ci�à» (Platone, Repubblica 462 b -

c).

Queste parole di Platone parlano a noi e di noi; parlano delle nostre ci�à, delle quali

facciamo sempre più fa'ca a riconoscere anima e des'no.

Ci  parlano  della  nostra  Bologna,  ci  ricordano  la  sua  storia  e  la  sua  vocazione,  e  ci

ammoniscono sul suo futuro. Qui da secoli si è scelto non il modello della  polis greca,

dove ci�adini si nasce, ma il modello della  civitas  romana, dove ci�adini si diventa; qui

ci�à e università vivono della stessa corrente sanguigna; qui, la Basilica di san Petronio, la

chiesa civica dei bolognesi, sta a significare che ci�à dell’uomo, rivolta al presente, e ci�à

di Dio, rivolta al futuro, si intrecciano e si specchiano.

Grazie

6


